# NUESTRO TIEMPO

# "LA CITE FRATER-NELLE", CIUDAD DEL ANTICRISTO

En los artículos anteriores hemos practicado una confrontación de pasajes de Maritain con errores modernos reprobados por el Magisterio eclesiástico; podríamos practicar un cotejo similar a propósito de la igualdad, de la fraternidad, de la amistad cívica, de la democracia y del contubernio de creyentes y no creyentes en una tarea común de ordenamiento político de la ciudad. Pero no queremos alargarnos más de lo que el asunto me-

rece.
El lector más exigente tendrá que reconocer que este paralelismo sorprendente de doc-trinas de Maritain con doctrinas condenadas por el Magisterio nos autoriza a sospechar que en su enseñanza político-social se esconden errores y peligros; si además examinamos las actitudes prácticas de Maritain respecto a la guerra civil española, su admiración y aplauso a los católicos vascos en esa emergencia, su simpatía por el comunismo, su admiración por Ghandi, su tendencia de justificar la Revolución Francesa y el comunismo; si extendemos la observación y examinamos el espíritu de secta que adoptan los grupos maritainistas aquí y en las repúblicas vecinas; si a esto añadimos la cálida simpatía con que se acoge su enseñanza y su orientación en medios anticristianos característicos, tendremos grave derecho para pen-sar que nuestras sospechas provienen de fundamento muy real.

Vamos hoy, a poner fin a este asunto, pre-cisando cuál es nuestro pensamiento respecto a los errores y peligros involucrados en las doctrinas político-sociales de Maritain. Advertimos, muy en serio, que no ponemos en juicio los méritos grandes, excepcionales, del filósofo especulativo a quien hemos siempre admirado y contínuaremos leyendo y admirando y que sólo la gravedad de la integridad de la doctrina y de la disciplina católicas, alterada entre nosotros por el P. Ducattillon y los grupos maritainistas, nos han chilorado a promover esta esunto.

Ducattillon y los grupos maritainistas, nos han obligado a promover este asunto.

Tres cuestiones han de constituir el objeto de nuestro estudio: la índole de los errores de Maritain, el liberalismo de su ciudad fraternal, y el democratismo de la misma que la convierte en la ciudad del Anticristo.

Primera cuestión: Indole de los errores de Maritain. Confesamos que no es fácil descubrir en Maritain errores manificatos de doctrina. Conocedor sagaz de las enseñanzas de la Iglesia, pensador sutil, esconde en un prola Iglesia, pensador sutil, esconde en un proceso ondulante de pensamiento, que dice y no dice y vuelve a decir, fórmulas vagas, imprecisas, como lo denunció Claudel en el Figaro en una polémica que próximamente re-produciremos aquí en NUESTRO TIEMPO, aserciones peligrosas que no siempre pueden ca-lificarse de erróneas. En ello no hace sino

DE PROFUNDIS CLAMAY! ADTE, DOMINE, DOMINE EX-

coincidir con el liberalismo y sus hijastros el americanismo y el Sillon.

AUDI ORATIONEM MEAM

Advirtamos ante todo que el depósito de verdades de la Iglesia comprende el dogma y la moral o sea verdades que se han de creer y verdades que se han de practicar; digamos, verdades especulativas y verdades

digamos, vertades espectiativas y vertades prácticas.

En Maritain, lo mismo que en el liberalismo católico no hay errores especulativos sino errores prácticos. Para que el lector comprenda qué se quiere decir con esto, reflexione que los dos movimientos del americanismo y del Sillon que fueron condenados por la Cátedra Romana no formulaban proposiciones doctrinarias heréticas ni erróneas, cociones doctrinarias heréticas ni erróneas, como p. ej. el Modernismo condenado en la Pascendi.

¿Qué ha reprobado entonces en ellos la Santa Iglesia? Ha reprobado precisamente una norma de acción, unas reglas de conduc-ta, preferentemente de apostolado religioso en el caso del *americanismo* y principalmente de acción político-social en el caso del Sillon, que se apartaban de la norma de acción y de las reglas de conducta que propone a

los católicos la Santa Iglesia. Estas normas de acción, aunque, por su naturaleza, sean del orden de la existencia pueden considerarse primordialmente en un movimiento vivido y actuante y así acaecía en el Sillon o pueden considerarse primeramente en un libro den considerarse primeramente en un abro o en prédicas donde no tienen sino una existencia ideal. Y este es el caso de Maritain. Maritain es un filósofo... pero un filósofo también de filosofía práctica que propone un programa de realización político-social que ha de ser llevado a la ejecución. Este programa de maritain per que con monta en mo ma, en Maritain, no queda sino en el plano ideal; son los maritainistas —los prædari cives como él los llama— quienes deben traducirlo en el plano real de la existencia. Por esto nos hemos referido anteriormente a Maritain, Ducattillon y los suyos. Porque de este programa de realización político-social que Maritain ha travado el P. Ducattillon es reco Maritain ha trazado, el P. Ducattillon es propagandista caracterizado y los maritainistas de todo el mundo son asiduos y esforzados ejecutores.

Para que se acabe de entender esto que lle-vamos diciendo, añadamos que si Maritain no se impusiera con su tesis del Humanis me Integral sino proponer cómo va a resul-tar de hecho la ciudad del mañana, como retar de necho la ciudad del manana, como re-sultado del juego de fuerzas que van a in-tervenir en su construcción, nada tendríamos que objetarle desde un punto de vista cató-lico. Su tesis sería acertada o equivocada, podríamos coincidir con él o apartarnos de él pero —desde un punto de vista católico— tanto derecho tendría él para sostenerla co-mo nosotros para impugnarla. Paro Maritain tanto derecho tendria el para sostenerla co-mo nosotros para impugnarla. Pero Maritain no procede así, sino que propone un ideal his-tórico, una ciudad fraternal, como término de una acción concreta de los católicos. Esta norma de acción inspira y rige la actividad concreta de los católicos en su actuación po-lítico-social.

Ahora bien, decimos: este programa que coincide punto por punto con el de Lamencoincide punto por punto con el de Lamennas, es un programa erróneo condenado. Maritain en el liberalismo de su ciudad fraternal se hace objeto de la censura que los teólogos aplican al liberalismo católico cuando lo rechazan como un error teológico.

Respecto al democratismo de su ciudad fraternal que hace de ésta prácticamente la ciudad comunista del Anticristo la cuestión es más delicada. Así como es cierto que Maritain propone como programa de acción a los

mas deficada. Así como es cierto que maritain propone como programa de acción a los católicos una ciudad liberal, no se puede decir en cambio que proponga una ciudad comunista; porque los conceptos de igualdad y fraternidad que propone no son teóricamente y examinado que propone no son teoricamente y examinados quisladamente erróneos, pero los propone en forma tal, acentuando unos conceptos y debilitando otros que induce a que el lector corriente, por efecto de su lectura, adopte como norma de acción práctica actitudes y procedimientos que conducen a la edificación de la ciudad comunista. De aqui que el democratismo comunista de la ciudad fraternal no lo censuramos como un corror sino simplemento expressiono simplemento expressiono simplemento expressiono simplemento esta el ciudad. error sino simplemente como enseñanza pe-

Segunda cuestión: el liberalismo de la ciu-dad fraternal de Maritain. La eficacia de nuestra demostración exige que recordemos

## SUMARIO

JULIO MEINVIELLE: La "cité fraternelle", ciudad del Anticristo. — SANTIAGO DE ES-TRADA: En la dedicación de la Archibasílica del Santisimo Salvador. — DIN: Comenta-

rios. — Alberto Caprile (h.): Gobierno como arte. — Correo de Europa: Carta de un Arcentino. — Carlos A. Disandro:

Himno, — Contra Maritain, Pro Maritain. — M. M.: Teatro, — Economía, — Reseña de Lecturas. — Dibujos de Juan Antonio Ba-LLESTER PEÑA Y FRANCISCO FORNIELES.



al lector en qué consistía el liberalismo católico de Lamennais y sus recuaces, condenado por Gregorio XVI, y luego por Pío IX y León XIII. Sostenían los católicos liberales que, en tesis y en el plano ideal de las verdades, es cierto que el Estado debe subordinarse a la Iglesia y que por consiguiente ha de prestarle el concurso de su brazo para el cumplimiento de sus fines y para reprimir los falsos cultos y todos los errores que pueden conspirar contra su divina misión; pero si se tiene en cuenta la hipótesis de la ciudad moderna, si se tiene en cuenta el progreso alcanzado por la humanidad que ya ha llegado a la edad de la madurez y emancipación, no debe el Estado subordinarse a la Iglesia sino que la Iglesia, colocada en un pie de igualdad legal con los demás cultos, gozando de amplia y total libertad, debe imponerse al respeto y consideración de todos, y aun de la humanidad universal, por su propia virtud y fuerza interna. De consiguiente, y ello con ventaja y provecho para la Iglesia, deben hoy practicarse las libertades llamadas modernas, sobre todo la libertad de culto. Esto enseñaban los católicos liberales

¿Qué enseña en síntesis, Maritain, en sus libros político-sociales, sobre todo los últimos Principes d'une Politique Humaniste, Los Derechos del Hombre, Cristianismo y Democracia? ¿Qué programa de acción propone? Enseña allí Maritain que la humanidad, digamos el pueblo, el common man ha adquirido el sentido de su dignidad de persona humana y ya no quiere que le traten como niño sino que quiere emanciparse de las servidumbres en lo econóesclavistas que aún perduran, en lo econó-mico, en lo político y en lo espiritual, y quiemico, en lo político y en lo espiritual, y quiere gobernarse él, por sí mismo, en un régimen de vida democrática; en el cual la autoridad consentida por el mismo pueblo sea como de compañerismo y camaradería (Principes d'une Politique Humaniste, pág. 74); donde exista une société "sans classes" (Du Régime temporel et de la liberté, pág. 67); donde se "asegure sobre la base de la igualdad de derechos las libertades propias de las dad de derechos las libertades propias de las diversas familias religiosas institucionalmen-te reconocidas"... donde la Iglesia "no en diversas raminas religiosas institucionalmente reconocidas"... donde la Iglesia "no en una situación jurídica privilegiada, sino en un derecho cristiano igual, en un derecho igual inspirado por su propio espíritu, hallaría una ayuda apropiada para su obra"... sin "tratamiento de favor" (Los Derechos del Hombre, pág. 47); esta ciudad de igualdad, de amistad cívica, de fraternidad, de compañerismo, no sería un trono para Dios sino una habitación para el hombre... pero sería "una verdadera realización social-temsería "una verdadera realización social-tem-poral del Evangelio".

Maritain sostiene punto por punto el programa de Lamennais. Y no lo sostiene como un programa particular, valedero para un país determinado en un momento dado, sino como regla universal, que ha de aplicarse a la nueva humanidad que surge. Contra él ca-be entonces la argumentación incontrastable de los teólogos que unánimes reprueban esta tesis como mediatamente opuesta a la divina Revelación. Y en primer lugar las severas condenaciones del Syllabus cuando reprueba estas proposiciones:

Da estas proposiciones:

77. No conviene ya en nuestra época que la Religión católica sea tenida por la única religión del Estado, con exclusión de cualquier otro culto".

78. "Por eso en algunos países católicos se ha pravisto laudablemente por la ley que a los hombres que entran en ellos se les permita el ejercicio pública de su culto".

79. "Es ciertamente falso que la libertad civil de cualquier culto y la plena facultad a todos concedida de manifestar pública y claramente sus opiniones y pensamientos, conduzca a la más fácil corrupción de los ánimos y de las costumbres de los pueblos y a propagar la peste del indiferentismo"

Pero aunque no existieran estas reprobaciones del infalible e inapelable Magisterio eclesiástico se contradicen los católicos liberales y Maritain con ellos, al admitir el prin-cipio de la subordinación del Estado a la Iglesia, en el plano teórico, y rehusarse a su aplicación en el plano concreto, arguyendo que una cosa es el objeto de la especulación y cosa muy distinta lo que acontece en el orden concreto, donde fallan muchas condiciones de la teoría. Y así creen que han satisfecho a la verdad, relegando aquélla al plano de las

abstracciones.

Pero, preguntamos: ¿Pertenecen o no a la materia moral aquellos principios abstractos de la subordinación del Estado a la Iglesia y del concurso que aquél debe prestar a ésta? ¿Son o no normas de los actos humanos, y regla de la recta conducta en el proceder social? Y si son dictámenes prácticos, como es evidente, ¿no es una incoherencia admitirlos y negarse a que sean llevados a la práctica? Porque de que el orden concreto difiera de las condiciones ideales de la teoría, sólo se sigue, que nunca han de obtener aquella ac-tuación que en la desnuda especulación pre-sentan. Pero ciertamente, con los mismos argumentos podría demostrarse que los preceptos de la virtud han de dejarse para el campo de la especulación porque la humana condición no sufre tanta alteza de rectitud. Podría también demostrarse que las ciencias matemáticas no pueden o no deben tener ninguna aplicación a las artes porque el triángulo ideal, exacto, geométrico, no se realiza en concreto o porque el efecto experimental contradice al rigor del cálculo. (Ludovico Bi-llot. De Ecclesia Christi, II). Pero se dirá, Maritain en su ciudad fraternal no suprime la subordinación de lo temporal a lo espiritual, no rechaza el concurso del Estado a favor de la Iglesia ya que continuamente nos habla de la penetración evangélica en la substancia profana y en las estructuras tempo-

rales; nos habla asimismo de un Humanismo Integral, el cual en oposición al humanismo antropocéntrico del mundo moderno es un humanismo teocéntrico. Sí, todo esto es muy exacto. Pero esta ciudad fraternal que como enseña Maritain se desenvuelve en la plenitud de su mayoría de edad, fuera, aunque por debajo, de la ciudad de Dios que es la Iglesia; esta ciudad fraternal —digo— que se aprovecha del cristianismo, del Evangelio y de Dios para ensanchar y dilatar las condiciones de la ciudad terrestre; esta ciudad —pregunto— así ensanchada y dilatada por el teocentrismo, se subordina a la Iglesia, ¿sí o no? ¿Quiere reconocerla como la única verdadera, quiere prestarle culto con el sometimiento pleno de lo que ella es y puede, y quiere prestarle la fuerza de su poder, para que sólo ella sea públicamente reconocida como la Iglesia de Jesucristo-Rey? Porque si no fuera así, y se alegara que la humanidad llegó ya a la edad de la madurez, a la edad adulta, que ya alcanzó la dignidad de persona humana, que ya debe considerarse autónoma y de mayoría de edad, tendríamos en-tonces la utilización sacrílega de Dios y de la Iglesia para edificar una ciudad substancialmente laica. De aquí que le convengan tan terriblemente a la ciudad fraternal de Maritain las palabras de Pío X en el Sillon: "No se trabaja para la Iglesia; se trabaja para humanidad".

Pero, podría argüir Maritain, la ciudad está hoy en estado de división religiosa y ya ha llegado a su edad de madurez, de manera que el cumplimiento de la subordinación del Estado a la Iglesia podría realizarse de otro modo, de como se realizó en otras épocas, en que prestaba el concurso del brazo secular para el cumplimiento de la misión de la Igle-

¿Pero -preguntamos- este otro modo realiza o no plenamente la subordinación del Estado a la Iglesia, como lo pide la Bula dog-mática de Bonifacio VIII, la *Inmortale Dei* de León XIII y *Quas Primas* de Pío XI? Y es evidente que una colaboración concebida por Maritain sobre el tipo de la de Inglaterra y de Estados Unidos neopagana y de la Francia laica de la Tercera República, es propo-ner un modo trastrocado y disminuído que

#### LA DEDICACION DE LA ARCHI

La Sangre del Señor ha purificado ya los cuatro rincones del Imperio. Miles de Már-tires, con el nombre de Dios en los labios, han desfilado sobre la arena del Circo. Los senadores, los caballeros, los plebeyos y los esclavos; legionarios, gladiadores y rústicos labradores, matronas y humildes mujeres desvali-das, han dado ya testimonio, con su muerte, del universal alcance de la Redención. Sólo faltaba que el trono mismo del Emperador fuese tocado por la Gracia, y he aquí que un calecúmeno ocupa ahora el lugar de Diocle-ciano y de Nerón. ¡Ya puede descender la Visión de Paz! Ya la Ciudad dichosa construída en los Cielos puede asentarse sobre la

Urbe, y revestirse con piedras de cantería. Ha llegado el momento señalado para que la belleza de la Esposa se haga manifiesta a los ojos carnales del hombre. Hasta el pagano podrá admirar la inefable armonía del Templo cristiano, y medir con sus pasos la amplia Nave que resiste a todas las tormentas, apoyar su cuerpo cansado en las Columnas que sostienen la Casa del Señor, y respirar los suaves aromas en que se expande la oración de los fieles. La Esposa ha tomado

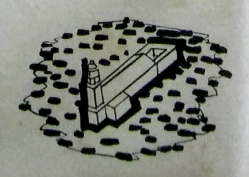
cuerpo en la Tierra.

Entre los muros del palacio de Letrán el Padre Santo pronuncia las palabras que con-vierten la morada imperial en la Casa del Señor. La Catedral de toda la Cristiandad queda fundada para siempre, y es precisa-mente la Cristiandad misma lo que ha sido mente la Cristianada misma lo que la cue fundado. Porque si la Iglesia peregrina por las calles de Roma desde los días de San Pedro, Constantino el Grande es el primer Emperador que rinde pleitesía al Rey de los Reyes. El poder sale con él del paganismo: ya

no será posible el retorno. Habrá caídas como la de Juliano, pero la Iglesia tiene un nombre para los secuaces de Judas, ¡Nadie podrá borrar el gesto irrevocable de Constantino, ni evitar que hayan existido las piedras que una vez cobijaron a Dios!

En la Archibasílica hay un sitio para el Papa y cada Sacerdote del Señor tiene el su-yo asignado. Hay un espacio para los fieles y entre ellos se destaca el Emperador, y también la Emperatriz y los Ministros que velan por el pueblo cristiano; no usurpa el Princi-pe el Pontificado ni el pueblo olvida a su Soberano. Porque la Casa es construída con piedras vivas, y cada una de éstas tiene el lugar que le corresponde.

Pero la Sangre de Cristo vivificará aún más la estructura social, y la Cristiandad lle-gará a lucir las inigualadas jerarquias de la Edad Media. Como las piedras vivas, las otras dibujarán mil contornos insospechados, y las catedrales góticas, a semejanza de las



comporta una injuria para los derechos in-

vumerables de la Santa Iglesia, Pero —argüirá Maritain— no es preferi-ble esto a un "Estado cristiano" de la época absolutista, no es mejor esto "a los favores de un poder absolutista o la ayuda de las dragonadas" (Los Derechos del Hombre, pág. "¿no es mejor la nueva ciudad vitalmente cristiana a la ciudad decorativamente cristiana de los reyes absolutistas?" (pas-

Como si entre un Estado cristiano del absolutismo que, en rigor no es sino la opresión de la Iglesia bajo la fuerza material del Estado y esta ciudad vitalmente cristiana (léase: evangelísticamente cristiana) no cupiera el Estado cristiano auténtico de Carlomagno, San Fernando, San Esteban, San Enrique, San Otón y San Luis, Rey de Francia. Como si los abusos que puedan perpetrarse autoriza el repudio de las instituciones legítimas.

Pero además, ¿qué es esa sociedad vitalmente cristiana, donde no ocupa la Iglesia, por un reconocimiento público del poder, el lugar de honor y de soberanía que le corresponde?

Y, por otra parte, ¿ puede lograrse una ciudad vitalmente cristiana en un régimen, donde todos los errores y vicios, favorecidos por el espíritu de lucro, tienen derecho a propagarse y difundirse a la par de la verdad y la virtud? ¿No sufrirá Maritain una peligrosa alucinación, embelesado, al igual que La-mennais, con el régimen de Estados Unidos, sin advertir que bajo el aspecto de la vida religiosa y moral y de los derechos de la Iglesia y de una escala cristiana y humana de valores, la cultura hispánica y latina que se se conserva parcialmente todavía, aún en nuestro país, es inmensamente superior a la carencia de formación doctrinaria, a la co-rrupción y livandad de costumbres, que se observa en Estados Unidos?

Con sus teorias, presuntamente evangéli-cas, Maritain y sus "cristianos" maritainistas quieren arrancar lo poco bueno que aún nos resta de la herencia reciamente cristiana que nos legó la España católica e imperial para substituirlo por un régimen de falsa libertad y prosperity.

Para concluir esta cuestión, decimos que

la enseñanza de la Iglesia en la Bula dogmática Unam Sanctam de Bonifacio VIII: "Es necesario que la autoridad temporal se someta a la autoridad espiritual", es tan cierta y verdadera hoy, como en los días de los Apóstoles, cuando un puñado de hombres se presentaban a la hostilidad de un mundo de judíos e infieles, como en los días de San Agustín y del Santo Imperio Romano Germánico y como será mañana en los días de la apostasía universal del Anticristo; tan cierta y verdadera hoy en España y la Argentina co-mo en Inglaterra, Estados Unidos y Rusia; tan cierta y verdadera en el mundo ideal de las verdades abstractas como en el de la ac--aunque por la impiedad de los hombres no en el de la conducta vivida- y entonces como ahora, esta verdad ha de servir como norma de conducta que impulse la acción de los individuos, de las familias y de los Estados, porque "ayer, hoy y siempre", Jesucristo es Rey de las Naciones. Que esa norma de acción, frente a circunstancias concretas de un lugar y de un momento histórico, haya de limitarse a una realización imperfecta, o casi inexistente en razón de una imposibilidad de hecho que ofrecen esas circunstancias, es admisible; pero aún entonces, será obligación de individuos, de familias y de los Estados emplear todas sus energías, bajo el imperio de la prudencia, en cada caso particular, para que esas resistencias, deri-vadas de circunstancias de hecho, desaparezcan y se logre la más perfecta concordia del Imperio y del Sacerdocio, en reconocimiento del vasallaje universal, debido a la Realeza de Jesucristo (1).

Tercera Cuestión: Democratismo de la ciu-dad fraternal. El sueño de Lamennais consistió en forjar, con la ayuda de la Iglesia, la ciudad liberal y democrática. Con la misma idea se alucinaron los liberales y demócratas cristianos de la última centuria. Pero muchos de estos soñadores, y entre ellos nuestro Estrada, abrieron posteriormente los ojos a la verdad y repudiaron sus errores. Maritain, en cambio, después de escribir el Antimoderne, Trois Reformateurs, Primauté du Spiritual, renueva y hace suyas las ilusiones utópicas que llenaran la cabeza de los ideólogos, hace un siglo atrás: que el pueblo debe rom-



per todas las ataduras que le esclavizan; que debe gobernarse por si mismo; que el gobier-no del pueblo, para el pueblo y por el pueblo; que el sufragio universal y uninominal y aún el sufragio femenino nos va a dar una era de igualdad y fraternidad; que el ideal es una sociedad "sans classes", de "compagnonnage"; de fellowship entre católicos, protestantes, infieles, ateos y judíos; donde no haya lugar para el totalitarismo, el absolutismo, la dictadura, la tiranía, el capora-lismo y el paternalismo; "la edad del pueblo y del hombre de la humanidad común, —ciu-dadano y coheredero de la comunidad civilizada—, consciente de la dignidad de la per-sona humana en él, constructor de un mundo más humano en él y orientado hacia un ideal histórico de fraternidad humana". (Cristia-nismo y Democracia, pág. 144).

Si Maritain se limitara a preconizar un gobierno de forma preferentemente democrática para un país y pueblo determinado, na-da tendríamos que objetar. Podría estar equivocado, pero su posición sería perfectamente legítima, desde un punto de vista católico. No está vedado —dice León XIII— a los pueblos darse aquella forma política que mejor se adapte a su genio, tradiciones o cos-tumbres" (Diuturnum). Maritain que pregona la democracia como forma ideal para todos los pueblos de la humanidad que se levanta, ya en esto contraría a la enseñanza católica. Pero, además, como lo dice expresamente repetidas veces, lo que él predica, con acento místico, es una filosofía democrá-tica de la vida, es decir, una emancipación universal de servidumbres y una tendencia a la igualdad universal (2).

Para que aparezca cómo se aparta esta enseñanza de la doctrina católica, vamos a recordar qué enseña ésta.

Para la Iglesia hay una igualdad de los hombres concretos e individuales. En qué consiste ésta? Decláralo Pío X: "La igual-dad de los varios miembros sociales está en esto solo, a saber: que todos los hombres tie-

# BASILICA DEL SANTISIMO SALVADOR

viejas basilicas romanas serán la expresión arquitectónica de la Ciudad dichosa construida en los Cielos, con un sitial para el Ponti-fice y donde el Principe se destaca entre su puebla. El Sacro Imperio Romano Germánico será el brazo derecho de la Iglesia, y Carlo-magno y San Enrique serán herederos de Constantino.

Porque si el templo cristiano es expresión terrestre de la Esposa, la Cristiandad es el reflejo de la Jerusalén celestial en la sociedad de los hombres: la Ciudad del Señor graciosamente proyectada sobre las gentes que sólo buscan el Reino de Dios y su Justicia. De ahi que cuando mayor fuere el esplendor de los templos y de las ceremonias, mayor será también la perfección de ese ordena-miento temporal que es la Cristiandad: la Ciudad del Señor es también Casa del Señor. Cristo, que mora corporalmente en el Taber-náculo, es el Rey de la humanidad redimida, y és El quien edifica su Casa para que no



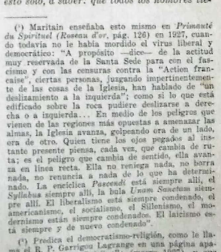
trabajen en vano los que la edifican y quien guarda su Ciudad para que no vele inútilmente el que la guarda.

El Templo y la Cristiandad nacieron jun-tos. En el palacio imperial de Letrán fué consagrada la Archibasilica. Desde entonces el Padre Santo tiene alli su catedra y los soberanos del mundo la única guía para presen-tar a sus súbditos la "Visión de Paz". Por eso los herejes y los renegados, apartándose del Señor, no podrán comprender ni el valor del Altar ni el significado de la Corona. Por eso las naciones de hoy, maltrechas por el liberalismo, no podrán levantar templos dignos del Señor para cobijar esas enormes muche-dumbres indiferenciadas en las que rameras se codean con doncellas y no se advierte la dignidad del sacerdocio.

¿Por qué ese horror a los santos muros de la Iglesia? ¿Por qué la sociedad moderna pa-recería rehuir el sagrado recinto? ;Ah!, verdaderamente el Señor habita alli, y no es morada cómoda para los apóstatas ni para los tibios: no hay alli otra cosa, sino Casa de Dios, y Puerta del Cielo. Y cómo extrañor que, cuando los estados se nieguen a reconocer la soberanía absoluta y total de Cristo, ya no se levanten templos como esas catedrales magnificas y armónicas en que la Cris-tiandad medioeval se congregaba al lado de sus reyes para hanrar al soberano Rey de los

He aqui por qué el verdadero orden cristiano fué solemnemente proclamado cuando el Papa San Silvestre consagró la Archibasi-lica, con tento celo restaurada por Benedicto XIII y por León XIII.

SANTIAGO DE ESTRABA.



(1) Predica el democratismo-religión, como le lla-ma el R. P. Garrigou Lagrange en una página apa-recida en la Vie Spirituelle (marzo 1927) y que Maritain reproduce en su Primanté du Spiritual (pág. 234).

Maritain representata de la perioda de la perioda de la perioda de la gracia y el de la naturaleza o democratismo, en una especie de religión que confunde el orden de la gracia y el de la naturaleza o que fiende a reaccioner la verdad sobrimatural de Evangelio a una concepción social de orden humano, o transformar la caridad divina en filantropia, humanitarismo y liberalismo, La Iglesia puede concese intervenir, en virtual misma de su unagistrones intervenir, en virtual misma de su unagistro. Ella ne puede olvidar el principio; corruptia enfinsi persona; la peer de las corrupciones en la

nen su origen de Dios Crindor; fuscon redimidos per Jesueristo, y deben ser jusquios y premiodos o castigados por Dios, según la exacta medido de sus meritos y demeritos", (Mota proprio del 18 de diciembre de 1903), Es decir hay una igualdad de naturalesa

on el sentido de que todos son hombres creados por Dios, regenerados por Cristo y des-tinados a ser jusgados y recompensados por

Pero de alli no se sigue que todos los hombres nazean con igual capacidad de imagina-ción, sensibilidad, voluntad e inteligencia que le otorque iqual poder de conocer, compor-tarse y crear. Los hombres nacen desiguales. Su naturaleza común — que después de todo es objeto de una abstracción, aunque fundada en las coasa— se realiza designalmente por caracteres somáticos diversos, aún por un poder diverso, tanto afectivo e intelecti-vo, de cada alma humana, por condiciones geográfico histórico cósmico diversas, por influencias también diversas, económico-cultu-rales, sociales y políticas. La naturaleza individual, es decir la esen-

cia humana concretada en una materia cuantitativa determinada, nos da un sujeto individual, incomunicable, incanjeable, diferente desigual uno de otro. La experiencia cotidiana nos dice que todo es desigual y jerár-quico en el macrocosmos como en el micro-cosmes humanos. Y así en el cuerpo humano, cada organo o miembro tiene su constitución y su función peculiar y diferente y jerarquizada, una con respecto a otra.

La sociedad, que es el conjunto de naturalezas individuales armonizada en la procu-ración del bien común, no podía estar constituida en forma tal que contradiga este hecho de las desigualdades individuales. Preci-

cho de las desigualdades individuales. Preci-samente perque se trata de asegurar el bien común de todos, debe atender a la condición desigual del bien de cada uno. De aquí que diga Pio X: "La humana so-ciedad, cual Dios la estableció, consta de ele-mentos desiguales, como desiguales son los miembros del cuerpo humano; hacerlos todos iguales es imposible; seguiriase de ahí la rui-na de la sociedad". (Motu proprio del 18 de diciembre de 1903). diciembre de 1903).

Siguese de aqui que en la humana sociedad es conforme a la ordenación de Dios que ha-

es conforme a la ordenación de Dios que Ra-ya principes y vasallos, patronos y proleta-rios, ricos y pobres, sabios e ignorantes, no-bles y plebeyos. (Ibidem).

Siguese de ahí, como enseña Santo Tomás (Suma II. II. q. 63, a. 1.) que la igualdad de la justicia distributiva consiste en que de diverso modo sean honradas y beneficiadas las personas diversas en atención a su dignidad. Y aunque la virtud es la única causa jus-

ta de honor, puede uno ser honrado no sólo por su virtud personal, sino también, enseña Santo Tomás (*Ibidem* a. 3.) por la virtud funcional, como cuando se honra a los principes y prelados, aunque sean malos, por cuanto son representantes de Dios y de la comunidad que gobiernau... Son honrados los padres y señores por la participación de la dignidad de Dios, que es padre y señor de todas las cosas; son honrados los ancianos por la ancianidad, que es signo de virtud, aun cuando ésta a veces falte; son honrados los ricos porque ocupan un lugar más alto en la sociedad.

Y estas diferencias individuales afectan y constituyen unidades de grupo como clases, corporaciones, familias, municiplos, regiones,

naciones, grupos culturales, razas, con un legitimo y necesario derecho de existencia. Trabajar entonces en la tarea de nivela-

que ataca a lo mejor que hay en nesotres, a la máa alta de las virtudes schrenaturales, que es el alma de todas las otras. Si no hay nada mejor que la verdadera caridad que ama a Dios por encima de todas las cosas y al prájmo per amor de Dios, nada hay peor que la falsa, que subvierte el orden mismo del amor, haciéndanos olvidar la bondad infinita de Dios y sua imprescriptibles derechos para habiarnos sobretodo de los derechos del hombre, de igualdad, de libertad y de fraternidad".

A la lux de esta enseñanza jósguese que se debe penser del articula "El último libro del Padre Ducatillon", aparecido en al suplemento literario de La Nación del último domingo. Júsquese, en consecuencia que so debe penser de distribución.



ción universal, destruyendo desigualdades, rompiendo indiscriminadamente víneulos, aniquilando usos y costumbres que constitu-yen las familias, clases, corporaciones, regio-nes, naciones, órbitas culturales, razas, con la absurda pretensión de que todes somos iguales, igualmente gobernantes, igualmente patronos, igualmente ricos, todos camaradas, todos compañeros, es trabajar contra la or-denación de Dios. (Pío X).

La Iglesia predica la unión y el amor de los hombres, pero no, sobre la destrucción de estas diferencias y desigualdades, sino al contrario, afirmándolas y consolidándolas, siempre que sean, por derecho natural o hiscontrario, afirmándolas y consolidándolas, tórico, legitimas; predica la unión por encima de ellas, enseñando que aun cuando exisestas desigualdades que deben existir, los hombres han de tratarse como hermanos, ayudándose reciprocamente, y entendiendo que todos —inferiores y superiores— tienen necesidad recíproca unos de otros; el bien del pie no esta en mandar a la cabeza sino en ser dirigido por ella; si el pie manda, no sólo destruye a la cabeza sino que se inuti-liza a si mismo, pues sin la dirección de la cabeza, caminará a su ruina. Por otra parte, la cabeza no puede engreirse de su superio-ridad, como si tuviese poder de dirección sin necesitar de los pies, pues sin ellos no podría estar dignamente sustentada ni lograr la ejecución de sus designios.

La Iglesia enseña también que esta unión de los hombres, esta compensación de desigualdades, sólo puede lograrse por la eficacia de la caridad sobrenatural y no por un estéril y vano sentimiento de fraternidad. "No hay verdadera fraternidad —dice Pío X en el Sillon (N. 6) — fuera de la caridad cristiana, que por amor de Dios y de su Hijo Jesueristo, Nuestro Salvador, abraza a todos los hombres, para consolarlos y Hesavlos. de los hombres, esta compensación de desdos los hombres para consolarlos y llevarlos a todos a una misma fe y a una misma bien-aventuranza del cielo. Al separar la frater-nidad de la caridad cristiana así entendida, la democracia, lejos de ser un progreso, constituiria un retroceso desastroso para la civilización'

Esta es la doctrina católica, la única verdadera y saludable para la civilización.

En lugar de ella predica Maritain una fra-ternidad *prácticamente* revolucionaria, Porque, aun cuando es cierto que en Principes d' une politique humaniste expone con exactitud los principios *teóricos* de la igualdad y desigualdad de los hombres, luego en la ex-posición corriente del mismo libro y en otros, particularmente los de propaganda como Cristianismo y Democracia o Los Derechos del Hombre, con tal imprecisión presenta un concepto alucinante de la igualdad; o bien carga las tintas contra lo que él apellida "es-clavismo" o contra todas las desigualdades sociales; o de tal suerte predica la emancipación o la libertad, o los derechos de la persona humana, o la fraternidad, en un lenguaje abstracto y de sabor rousseaniano o bergsoniano; o insiste, sin discriminación de lugar o tiempo, sobre el derecho cuasi natural de sufragio universal y femenino; o lle-na páginas, teñidas de un sentimentalismo evangélico sobre la democracia y el pueblo; que el lector, sobre todo si se tiene en cuenta que las mentes y los conceptos están cargados de igualitarismo rouszeauniano y marxista, por siglo y medio de constante prédica, el lector -digoel lector digo se ve manciao a forjarse una concepción de una sociedad universal de "compagnonnage" y de "fellowship", "sans classes", donde se han roto las diferencias de religiones, de nacionalidades, de fronte-- se ve inducido a forjarse ras, de razas, de culturas, de clases, de familias, una gran ciudad fraternal, concebida a

la manera de un "equipo de foot-ball o de hockey" (Principes d'une Politique Huma-niste, pág. 61) tan dilatado como el género

Y entonces Maritain, de hecho, bajo el am-paro de la Iglesia Católica, utilizando el Evangelio y Santo Tomás, el Doctor Común, está trabajando en la edificación de una ciudad universal igualitaria. Sus intenciones podrán ser buenas, no lo dudamos. Pero sus realizaciones vienen a coincidir de hecho con las del comunismo ateo. Porque una ciudad universal, donde, con el pretexto de emanci-pación y de libertad de la persona humana, se han roto los vínculos familiares, los vínculos de distinción de clases, las diferencias de nos de distinción de clases, las diferencias de naciones, de culturas, de razas y de religiones, es una inmensa ciudad, disgregada, disociada que, por la lógica de los hechos, y por la astucia de los impíos siempre más despiertos que los hijos de la Luz, acabará por terminar hajo al noder de un gran Arro el la contra de un gran Arro, el contra de la contra del contra de la contra del contra de la contra del la contra de la contra de la contra de la contra de la contra del terminar bajo el poder de un gran Amo, el Amo del Estado omnívoro, que después de destruída toda la organización, toda la autonomía interior, absorbe en sí toda fuerza, todo derecho, todo poder, toda autoridad, y se constituye en el único administrador, preceptor, educador, tutor, propietario y pose-sor: es decir, en la Ciudad totalitaria del Anticristo.

Creemos en las buenas intenciones de Maritain y de los maritainistas, pero, repetimos, sus esfuerzos por edificar la Cité Fra-ternelle, conducen, de hecho, a edificar, con la utilización del cristianismo, la futura ciudad universal del Anticristo.

JULIO MEINVIELLE.

## COMENTARIOS

#### CON DIALOGOS A CARGO DEL PUBLICO

En la línea del comentario sincero puede pecarse de ingenuidad con sólo atribuir sinceridad a los síntomas que se comenten. Sabemos —claro está— las costumbres del tero, pero eso aplicado a las determinaciones del gobierno, puede hacernos caer en la suspicacia. Sin descartarla, veamos el síntoma con ánimo desprevenido, que es también una forma de ver: no estamos en los consejos del gobierno ni sabemos, de cierto, qué decide su estrategia en política. Atengámonos, pues, a los hechos y hagamos un ensayo de interpre-tación directa, que es el camino más corto entre dos puntos.

#### SINTOMA

Se ha anunciado, de fuente oficial, que hasta fin de año se irá cumpliendo paulatinamente el reintegro a sus tareas específicas de los oficiales y jefes que desempeñan car-gos o funciones civiles; de tal modo que sobrarán los dedos de la mano para contar los militares que continúen, el año próximo, en tareas ajenas a su oficio. Tal la información, que tiene, indudablemente, resonancia y sig-nificación de síntoma.

¿Sintoma de qué? ¿De cordura o de temor? ¿Sintoma premonitorio de qué? Pero es evidente que en la misma medida en que se debilita una institución cuyos cuadros se ralean para atender otros menesteres, se re-sienten las funciones civiles si están llenadas macizamente por personas no destinadas a ello. Reintegrar a la gente a sus puestos es. ¿quién lo duda?, bueno. ¿Pero es bueno el síntoma?





Bien. Los militares en actividad vuelven a su lugar. Pero ¿quién los reemplazará en los lugares decisivos que dejarán vacantes, en los cargos "políticos" que habrá que proveer? ¿Con quienes? La dirección última de los acontecimientos y diarias experiencias, nos advierten que continuará la exclusión de los "nacionalistas". No es posible que éstos colaboren en funciones de dirección que comportan rumbos políticos sin saber a dónde se dirige el país ni es tampoco verosimil.

El sintoma se nos presenta obscuro y cargado de interrogantes: Pero, ¿si no se muestra un camino, será, porque, al menos, se lo busca? ¡Buena brújula, que en ello puede ir

el destino del país!

#### PRIMER DIÁLOGO

Alguien debe ir, eso es indudable.

—Pero, ¿quiénes?

Los radicales, por ejemplo.

¿Qué radicales?

-Los radicales conservadores. -¿Quiênes son?

Sobran también los dedos de la mano para contarlos.

-Y en tal supuesto, ¿qué significaría eso? -El fracaso de la revolución.

Lo lamentaríamos demasiado?

Primero está el país.

el país, ¿se encajaría con eso?

\_Talvez.

¿Cómo, talvez? ¿Pero qué entiende us-

ted por país?
—El futuro, siempre el futuro.

—Luego, ¿usted es oficialista del futuro? —Si, señor, exactamente; el futuro es una liberación del presente.

Si, pero usted se olvida del pasado y se

desliza sin detenerse en el presente.

—Así es. Tiene razón. Vamos a seguir pensando.

#### SEGUNDO DIÁLOGO

Ha pensado otra cosa?

Muchas cosas, que no andan sin dialogar.

—Bueno. ¿Quiénes reemplazarán a los mi-litares en los "puestos decisivos" que dejarán vacantes?

—Una mezcla: conservadores no implica-dos, radicales añejos y nacionalistas tran-quilos, siempre que todos ellos sientan este momento grave y agudo.

-; Qué ocurrencia! Las uniones sagradas

siempre fracasan.

Según la tensión del país y según cómo se repartan los papeles. En mi esquema los conservadores aportarían sus mañas y su influencia económica; los radicales, votos y ambiente; los terceros, vigencia, contenido de época y temas.

No creo en las mezclas ni en el resultado de la cohesión de tres desfenestrados. Su solución de ahora huele a centenario, a ré-

gimen, a hueco.

-Si, la veria antihistórica, si estuviérames en el régimes. Ahora podria resultar a título de salida honorable. Pero esto era simplemente un ensayo. No se me ocurre otra. LY a usted?

#### TERCERO Y ÚLTIMO DIÁLOGO.

Hemos planteado mal el problema. No es cuestión de sustituciones. Los puestos de-cisivos no son ya decisivos. El problema fundamental, el del timonel no se lo supera con cambios ni con relevos en los sitios de comando.

¿Qué vé usted? Ahora me toca pregun-

-Veo el país y su problema: su posición internacional

Quien agite la bandera de la soberanía, que ahora es el problema del ser o del no ser; quien agite the question agitará para sí al país y el país lo seguirá. No el país electoral ni ungidor, sino el país determinante, la na-ción ancestral y en acto. El que crea, pero intrépidamente en eso, tendrá al país ya sea dentro o fuera de este movimiento, créamelo.

—Así pienso yo también. Mejor que pien-so, creo en ello y lo deseo. Pero ¿de qué país me está usted hablando? Creo no reconocerlo. De este país, de mi país futuro.

#### **EPILOGO**

Estos diálogos verosímiles como planteo, trasladados de la calle al papel, reflejan devaneos que hemos recogido en esta semana de cavilaciones. Los tres miran al futuro, es decir, a nuestro destino y reflejan actitudes y anhelos diferentes que se resumen así: lo que es posible que sea, lo que es dificil que sea, lo que debiera ser.

#### ENVIO

En defensa mía: no creo que el país va a desaparecer tragado por el Leviathan del Norte; no creo en la fuerza de ese norte; creo firmemente en este país como cosa ya fija en el mundo: creo que somos nación, por lo tanto, eviternos.

## CORREO DE EUROPA

CARTA DE UN ARGENTINO

Siempre se tendrá que luchar entre el des-Siempre se tendra que luchar entre el des-ánimo en la derrota y la suficiencia en el triunfo. Y ésto que es problema de todos los tiempos y de todas las latitudes, se planteará también entre nosotros. Dice Arquíloco, poe-ta de los comienzos de las letras griegas, con acento de Padre del Yermo: "Si vences, no te reveniras con valdo, y si piendes un centre. te regociges con ruido, y si pierdes, no gimas mordiendo el polvo. Alégrate moderado en el éxito, guarda serenidad en el dolor, y reme-mora el ritmo con que acontecen las cosas". En eso está el secreto, en el ritmo; acomodar nuestros movimientos a un determinado diapasón. ¿Cuál ha de ser el nuestro? El único que podemos seguir, el de la Iglesia. Pero todo ello con rostro agresivo, lejos de las actitudes procesionales y de los gestos que se premian.

Ya sé que no es a ustedes a quienes convengan éstas advertencias. Pero siempre es bueno repetirlas aunque más no sea para confirmar en un camino, Ustedes han dado un ejemplo notable. Aquí se los admira grande-mente a través del eco apagado que llega de nuestras tierras. Yo he tratado por todos los medios de darle nueva vida a esos rumores para que nuestros problemas se hallaran presentes en su autenticidad, sin desfiguraciones interesadas. No sé cómo me ha salido. La distancia es grande y la desconección mayor.

Sin embargo las dificultades que se nos plantearán próximamente dejarán muy atrás a todas las que hasta hoy hemos padecido. El mundo quizas tome por caminos insospecha-dos. Cuidado entonces de agitarse buscando el rumbo de los triunfadores, porque podrán

ser muchos, muy diversos, y hasta contradic-torios en pocos años. Y la danza del servilismo siempre es de movimientos absurdos y gestos dislocados.

Podrá suceder que la reacción alemana sea verdad (cosa que aquí piensan pocas perso nas pero bien informadas; yo opino como ellas), y entonces es necesario estar preparados para muchas cosas delicadas, o que, por el contrario, su derrota sea total. Entonces la importancia de la coordinación entre la Argentina y España vuelve a ser vital, porque es preciso resistir, con verdadera tenacidad esis mesos. dad, seis meses, un año, dos, y al cabo de ellos nos encontraremos ante un panorama del mundo tan radicalmente distinto, que más nos parecerá obra de la fantasía que consecuencia de algo previsto. Resistir y resistir sin debilidades. Los presuntos triunfadores no tienen una sola fórmula que les impida sufrir en la paz, la más atroz derrota. Nosotros debemos estar, cuando ello suceda, contemplando las cosas desde fuera, con toda indepen-dencia, y viendo cómo se robustece nuestro prestigio.

¿Nos moveremos otra vez a destiempo? ¿Llegaremos, como siempre, tarde?

En la Conferencia de Lima se vió clara la necesidad de coordinarse, cuando aparecie-ron también claras ciertas intenciones. En Panamá y Cuba la cosa adquirió una dia-fanidad definitiva para todos, menos para nuestros egregios hombres de estado. En Río de Janeiro logramos que se dijera un NO, pero tan débil y anémico, que hubimos de inflarlo para poder manejarlo con habilidad. Luego, ante nuestras propias narices, la inl'alego, ante intesta propia la l'acción.

¿Nos sorprenderá el mañana, otra vez, sin las posiciones tomadas, y posiblemente discutiendo acaloradamente sobre algún asunto insignificante de política interna?

Es preciso estar preparados y prever las cosas. Pasan los momentos del tono heroico y todo corre el peligro de ablandarse. Los intereses individuales hacen su aparición, y el bien de los más se pospone al bien de cada uno. Entonces las palabras pierden su vio-lencia y su poder de arrastre, y se vuelve a ser "comprensivo, razonable y tratable", como los señores a quienes tanto criticamos. Muere la epopeya y nace la lírica, La lírica constituye un descenso con respecto a la explosión de fuerza constructiva de la epopeya. Detrás de aquella se oculta el yo, lo mi-núsculo y particular. En la epopeya, como en la Liturgia habla el "nosotros". Avanza un pueblo, se afirma, o se deja avanzar y conducir por el grupo de privilegiados que ven ha-cia adelante. Pero, se esfuma ese clima, y sólo queda el retiro, la dulce nostalgia o el recuerdo. Y el pensar que las ideas no sucumben. ¡Triste recurso!

Hay un libro de H. Massis: "Les idées restent", donde éste hombre noble, que ya no es joven, mira con nostalgia muchas cosas que caen mezcladas entre otras, y quiere afirmarse a algo para no sucumbir del to-do. Pero a nosotros no nos debe tranquilizar el pensar que las ideas permanecen, queremos verlas encarnadas en el tiempo; en nuestro tiempo, porque tenemos la vida por de-lante. Y el acierto en muchos problemas po-líticos reside en la cantidad de futuro que un hombre es capaz de llevar dentro del pe-

El egoismo y la limitación de los viejos, en la mayoría de los casos, no es más que la gravitación inconsciente de los pocos años que les toca vivir. Y, ciertamente, si el mundo acabara en 5 o 6 años que es el término razonable que fáltale de vida a un anciano o a las posibilidades de su actuación, la política de éste —juzgada por nosotros como nefasta, bien pudiera ser prudente, realista o sensata. Sin embargo, los hombres envejecen pero no la Patria. La Patria debe ser eternamente joven. Y ganar esa juventud para la Patria, es ganarla para nosotros mismos. Es algo que sólo se conquista de rodillas, porque el tiempo deja de actuar cuando el espíritu supera a la carne. El egoísmo y la limitación de los viejos, en el espíritu supera a la carne.

Así, sin animo conformista, sin espíritu



de derrota, sin desaliento y con una gran dosis de esperanza podremos salvar las dificultades presentes. (En algunas cartas he creido percibir una triste resignación ante un future adverso; cuando en realidad, suceda le que suceda, para nosotros comienza todo con el fin de esta guerra; porque las cosas no se conquistan con la buena voluntad de al-gunos militares, sino con la construcción de un país nuevo; y eso se logrará, se oponga quien se oponga. Podrán caer muchas cosas derrotadas, pero nadie hasta hoy ha hecho re-troceder la Historia). Lo importante es cumplir nuestra misión, preparando y allanando los caminos —en esa función de Bautistas que nos ha sido impuesta— para que cuando llegue el momento del relevo, podamos apartarnos del camino, con generosidad, aunque tengamos la cima a la vista, y dejar que otros coronen nuestra empresa. Pues si bien trabajamos en la tierra, no hemos puesto en ella

la totalidad de nuestros afanes.

Disculpame la solemnidad que va adquiriendo esta carta. Cuando se está tan lejos y las oportunidades de comunicaciones son tan escasas, una carta siempre corre el pe-ligro de convertirse en testamento. En mi caso, algún motivo habría para ello. He estado tres días en Caen y he visto la Muerte a dos pasos, hartándose de vida. He visto caer iglesias románticas hechas polvo y antiguos monasterios, y enjambres humanos, como jaurías muertas de hambre, huir por los cam-pos. He visto multitud de aeroplanos precipitarse al suelo envueltos en llamas, y me he enterado que ya no volverían jóvenes oficiales, llenos de vida, casi niños, con algunos de los cuales había comido el día anterior.

Y he vuelto a estar en Paris tres días; un París próximo a entrar en una nueva etapa de su aventura, nunca a ponerle fin a ella, como algunos tontos de por alli consideran. Paris sufria grandes privaciones y siniestro futuro, pero ello no obstaba para que sus teatros y cabarets siguieran funcionando aunque algo más temprano para aprovechar

la luz del dia.

Y aquí otra vez esta advertencia: es pru-dente pensar en la total derrota de Alema-nia, aunque no en la consolidación del triunfo de los aliados, pero no es insensato pensar en la reacción alemana. Esto lo digo a pesar de acabarme de enterar de lo de Rumania que posiblemente concluira como Italia, declarando la guerra, y teniendo presente la serie de derrumbes balcánicos que se producirán antes que esta carta llegue a tus manos. Sin embargo se insiste en un ejército alemán sin embargo se insiste en un ejercito aleman intacto y en nuevas y poderosas armas, pero sobre todo en grandes combinaciones políticas. He aqui el gran peligro: Puede sobrevenir un nuevo pacto Germano-Ruso (no es éste ningún dato revelador); y el gran peligro reside en que los gobiernos de España y la Armentina, cuigan en la ingenuidad, movidos Argentina, caigan en la ingenuidad, movidos per secretos deseos de liberarse de una vez de incómodos vinculos morales con Alemania, de comenzar a sacar del bolsillo multitud de principios y frases condenatorias para repu-diar tan "perversa alianza". Nuestra politica a pesar de todo ha de ser continuar callados la boca y esperar pacientemente hasta ver qué pasa. Porque pueden pasar muchas cosas y a cual más sorprendente. De manera que si eso sucede, nada de gestos puritanos, que en otras ocasiones no hemos exhibido. De las conversaciones Germano-Rusas por interme-dio del Japón, que tiene una Comisión que uela de un lado al otro, se tienen aqui infor-mes ciertos; de sus posibles resultados nadie sabe nada. Pero es sin duda extraña la actitud de Finlandia y la detención de Rusia en su avance, inmediatamente después del viaje de Von Ribbentropp. Y desconcertante la ac-titud resignada de Alemania frente a Ruma-nia. O contrale de la con nia. O es todo una colosal mentira, o hay alguien que no se chupa el dedo. Yo creo en algo más que una defensa numantina por parte de Alemania. Todas estas razones yo se las daba a personas amigas aqui. Se queria hacer circular un comunicado a todo el frente de juventudes para impedir que se alegraran de un pacio Ruso-alemán, pues se-gún sus noticias, existia un movimento en ese sentido entre la juventud, Yo insté y HIMNO

Héroe, si, por el fulgor de Apolo, cuando, lumbre total, el universo suspende sus fragmentos. Arboles y nubes,

El infecundo mar y el sol, tras ámbitos sonoros, -en exceso de luz y melodíase vuelven, ávidos, cantando al reposo unitivo, límpido y eterno.

Entonces - oh Hércules heroico!no las alas de un ángel, estelares sus ondas.

El incendio y el éxtasis,

El arduo polvo y el ápice frenético, en las llamas de una visión terrible. Y el combate por atraer la imagen sobre frondas, aguas y crepúsculos

¡Oh! Ver, ver, en la frescura de la fuente. ¿Quién llama, quién nos abandona en el desierto de las cosas? ¿Quién, de viento y fuego colma las alturas? Oh sabiduría del héroe, desnuda con los puros árboles de invierno! Oh héroes! Oh tránsito terrible! Más allá, más allá, donde la nieve cae. Nutricia cae. por igneas murallas en derrumbe.





creo que lo conseguí para que no se hiciera nada. Dije que si la gente joven pensaba así, no lo hacía en virtud de perversos instintos, sino porque tiene más sentido histórico que veinte Menéndez y Pelayos juntos...

# GOBIERNO COMO ARTE

En la medida que gobernar es un arte, el gobernante debe ser artista. No hay, en efec-to, un mdo científico de gobernar, aunque pueda haber una técnica del mando. Pero la técnica artistica en general, como la del gobierno en particular, proveen sólo el "valet" que para libertar sus dotes necesitan los creadores. Por eso gobernar no es administrar bien sino crear, bien o mai, pero crear. En la obra de gobierno lo fértil es el espi-rita, la voluntad que trasciende y le da larga vida; lo estéril la producción de magnificos cadáveres. El buen gobernante expresará en hechos los mejores anhelos de su medio, no a través de una simplista lírica inspiración, sino trabajando sobre las canteras de la Nación con la humilde devoción de un verdadero artista. El buen gobernante no sorprende a nadie porque a la vista de todos prepara, hace y termina su obra, pero cuando las circunstancias la ocultan tampoco sorprende porque con indicar su intención orienta a la gente que conoce su estilo. Por las circunsgente que extraviesa nuestro país requiere que se le gobierne con verdadera arte creador; porque en la presente encrucijada revolucionaria del mundo el camino de la Argentina no ha sido trazado todavia. Aún más. Hasta podría haber decaparecido el tarreno

sobre el cual extender familiares caminos si la misión que la escuadra británica complia en el Atlántico ha comenzado a evolucionar en alguno de los sentidos fácilmente presumibles. Habria en este caso que crear terreno y camino —todo un mundo— y frente a la necesidad de tanta pacienzuda creación no corresponde prodigar proyectos desde afue-ra. También le es difícil al gobernante comunicarnos los suyos. En parte porque el resul-tado final es imprevisible y las migajas de información podrían despistar; en parte por-que menoscabaría su dignidad revelar la doloresa intimidad del proceso creador. Por lo dicho es de desear que el gobierno nos mues-tre su estilo, el sello de la acción positiva, de la obra creadora. En materia de relaciones exteriores ha dicho ya dónde se ha plantado —importante actitud defensiva pero en nada creadora— y está mostrando en la acción que busca sitio para sus mojones —también un acomodamiento que no equivale a aportar una concepción política.

Para interrumpir esta desconexión, hagamos sugestiones; atisbemos el ambiente in-ternacional en el cual el gobierno argentino tendría que presentar sus creaciones. La se-mana pasada Sumner Welles hacía un elogio de la posición siempre fluida de la política de Stalin — intencionadamente fluida, es decir, en estado de alerta y de creación— y para contrapesar alababa a Roosevelt y Churchill por ser buenos oportunistas -as decir hombres que por depender de los hachos no podían crear—. Aclaremos que uno y otre "es decir" es de nuestra cosecha. Pero lo inter-sante era que Welles después de elogiar la valiosa fluidez y el mediocre oportunismo no se adheria a ninguna de la descripcios. El se adheria a ninguna de las dos prácticas. El era el hombre con el plancito en el bolsilo el de la división de Europa en sectores al que quizás no faltase ahadir rois que algón informe técnico. Con estos detalles confirmamos la razón de por qué Rusia no cerró trato en Dumbarton Oaks y en varios otros trámites. No es por éste o aquél detalle; es porque no cierra trato así se las den todas. No cierra trato porque el día que lo hiciera dejaría de tener la política fluída que tanto le sirve y tanto emboba a sus propios opo-nentes en el juego internacional. El reaccio-nario propósito de reintroducir una sociedad de las Naciones tras una simple lavada de cara a los ingenuos proyectos de Wilson está siendo desbaratado por Rusia desde el primer instante. Nunca hubo en realidad ocasión para una vuelta atrás porque casual-mente Estados Unidos y Gran Bretaña son los países que por razones internas necesitan la revolución más que el pan; pero sin la in-tervención de la cola de Rusia podían haber simulado un momentáneo retroceso. Siendo esto evidente e inmediato la Argentina tiene porqué elaborar lazos de entendimiento con la reacción sajona; particularmente si sabe crear un estado de armonía con el sentido del futuro inmediato que, eventualmente, ten-drá que ser el indispensable punto de coin-

ALBERTO CAPRILE (H.).

# CONTRA MARITAIN, PRO MARITAIN

La guerra civil española fué piedra de escándalo para el pensamiento político de nuestros dias. O, dicho en forma más ezacta, lo fué para el pensamiento y para los pensadores actuales.

Como Nuestro Tiempo teme —y teme con harto fundamento —que el lector argentino nuda recuerda ya de aquellas disidencias ideológicas, y como, además, y a consecuencia de tal falta de memoria, el mismo lector puede creer que nosotros asumimos solos, por nuestra cuenta y riesgo, la refutación de Maritain, publicaremos a partir de este número artículos y polémicas firmadas por grandes escritores de Europa, en los cuales, con anticipación de más de un lustro, se denuncia ya el error virtual del pensamiento político de Maritain.

Comenzaremos con Eugenio D'Ora. En el próximo número irá la polémica Claudel-Maritain.

Hablamos aquí mismo de la fidelidad a España de Eugène Marsan. La infidelidad de Jacques Maritain no nos sorprende. . . Tal vez no tenga demasiado sentido el decir que el estilo es el hombre. Pero lo que me parece más evidente cada día es que el estilo es la idea Opiera desir que guando por alemblo. idea. Quiere decir que, cuando, por ejemplo, se loa al escolasticismo en un tono a lo Soeren Kierkegaard, es a Soeren Kierkegaard, no al escolasticismo, a quien se halla afi-

liado el pensamiento genuino del loador. De haber sido en los comienzos, bergsoniano, Maritain conservará la señal, por más que haya. Curarse de Bergson a dosis macisas de León Bloy, no pudo ser buen método. ¿Cómo, lo que torció un bramín, enderezaria un profeta? Es igual a querer remediar una diarrea con un drástico. En vano, entonces, la etiqueta de la pócima hablará de regularidad. En vano, parejamente, un hojalatero del silogismo invocará el rigor lógico y fa razón. No hay figura del razona-miento que valga, para quien conduce el razonar fuera de los cauces que han dibujado

las ingenierías de la figura.

Más bergsoniano cuanto más se quisiera separado de Bergson. Maritain da hoy en in-vocar el cristianismo para calificar la posi-ción sedicente humanista, que en un recien-tisimo libro ha expuesto. Esta obra, tras de tisimo libro ha expuesto. Esta obra, tras de una exposición extensa presentada por el autor mismo, fué discutida en una de aquellas famosas sesiones de los sábados, que, en un rineón de la calle de Visconti, mantienen sin apagar en París, durante el invierno, los fuegos que el verano enciende en la Abadía de Pontigny. Algo también nos tocó decir en aquélla. Y lo primero, que, por lo menos, alguns mención especial debía hacerse dentro del humanismo existiano, de los caracteres del humanismo católico.

### NUESTRO TIEMPO

Revista Semanal

Colaboran los mejores escritores

Aparece los viernes

Subscripción anual \$ 10 .-

Por semestre \$ 5.-

Primer número

\$ 0,20 Número suelto

Número atrasado \$ 0,40

\$ 1.-

Dirección y Administración:

Sarmiento 930 6.º B - U.T. 35-4800

Maritain llama "integral" al humanismo cristiano —y, entre paréntesis, ese tipo de aplicación preventiva del adjetivo "integral" me sobresalta a mí siempre; por lo que re-cuerda aquel paliativo "bien entendido", de infausta memoria; el de la "libertad bien en-tendida", del "regionalismo bien entendi-Le llama integral, porque a la do", etc.—. Le llama integral, porque a la vez que este humanismo desea tener en cuenta los valores del hombre, dice no desconocer en él la presencia de valores más altos, los valores divinos. Cabría, empero, advertir que estos últimos, ningún humanismo, por pagana que se haya presentado su catadura, ha venido jamás con enseña de desconocerlos, siquiera haya podido interpretarlos mal. El decir que "el hombre es algo que quiere ser superado" no bastaría a calificar de cristiano al humanista Nietzsche; ni a los escul-tores griegos, al tomar, no a una mujer, sino a una diosa, como prototipo de la her-mosura. Pero lo que descristianiza teóricamente al uno como a los otros, es la imagen carnal que dan a Venus como del Superhom-bre; la sujeción en que los dejan a la exigencia del contorno individual. Quiero decir que aquí —como en tantos y tantos proble-mas— el quid se encuentra en evitar la exclusión con la jerarquía.

En el extremo opuesto se nos ofrecen las actitudes —éstas, es cierto, por nadie cali-ficadas de cristianas —en que el antropocentrismo, más que reducirse a un teocentrismo, se ve ya, especulativamente arruinado; porque en ellas la imagen del hombre se disuelve en la imagen de la naturaleza —y entonces es ésta la que se escribe con mayúsculao, peor, en la ausencia total de imagen, como en el teismo o en la filosofía de Spinoza. Spinoza, si bien se mira, es el pensador más opuesto que jamás haya existido a la creencia en los Angeles; porque es el más radicalmente incapaz de pensamiento figurativo. Al revés, Dionisio Areopagita, gran especulador sobre los Angeles, es a la vez —y en lógica consecuencia—, el gran filósofo de la Jerar-quía, aquel que lo pensaba todo, la tierra y el cielo, bajo especie de Orden. Por esto, los dogmatizadores protestantes le tienen tanta rabia; tanta, que dieron en llamarle el Pseudo-Areopagita, contagiando en esta pedante-



ría a no pocos. Por esto, igualmente, la doctrina de la jerarquía de la Iglesia, quiero decir, la del teocentrismo en el terreno tiene, como primer clásico, a Dionisio... Maritain, en su obra teórica, como en sus actitudes so-ciales y políticas, va cada día apartándose más del Areopagita. Lo cual constituye una revelación creciente de lo incurable de su impregnación bergsoniana.

Podrán las consideraciones que preceden parecer en exceso abstractas; sobre todo pre-sentadas, como las muestras han de serlo, a un lector que sacude y hasta desgarra apasionadamente el drama atroz de una guerra. Tal apariencia, con todo, se disipará apenas hayamos dicho que, si el humanismo que él llama cristiano lleva a Maritain a colocarse en hostilidad enconada ante el fascismo él más condenado, en realidad, que el comunismo ruso—, la corrección por nosotros pro-puesta, al preferir hablar de "humanismo católico", conduce, no sólo a la comprensión religiosa de aquél, sino a la de los dos más importantes entre sus instauraciones o res-tauraciones históricas, es decir, el Imperio y la Corporación. Imperio significa que la superior unidad humana ha de tener, no sólo un alma, sino un cuerpo. Corporación, que recíprocamente, cada especialidad del tra-bajo, sobre plasmarse en una materialidad técnica, se anima también con una espiritualidad. Una y otra se presentan ante nosotros como reales figuras, en que se reúnen lo general y lo concreto. Pero, si la figura exactamente el común denominador de las preferencias del católico, la anti-figura, es decir, el impulso, la corriente, es lo que da asunto a la meditación del bergsoniano, aunque este bergsoniano comparezca con etiqueta de cristiandad.

Con demasiada frecuencia oímos producirse al entorno nuestro, entre aquellos a quienes la defección de Maritain de la causa española hiere más en lo vivo, la versión gro-sera que supone aquí móviles interesados y ruines. A esta versión, la justicia nos obliga a salir al paso. Hay, entre el verdadero pensamiento de este escritor y las opiniones que profesa o apunta respecto de lo nuestro, una coherencia profunda. Y a reconocer el hecho, estamos tan moralmente obligados nosotros como a combatir aquellas opiniones en su base. Así, estas notas nuestras "contra Maritain", podrían igualmente haberse titu-lado "pro-Maritain".

## TEATRO

LA VIDA ES SUENO, DE CALDERON DE LA BARCA, EN EL TEATRO MUNICIPAL DE BUENOS AIRES

Los que ahora llamamos clásicos (ellos no sabian que lo eran) acometian su obra por todos lados en procura de realizar su creación con la suma de conocimientos de que disponían. No se cuidaban sólo de la forma, sino que la sublimaban para ponerla al servicio del mundo absoluto en el cual se movían como peces en el agua, señores de la técnica pero inscriptos en el universo que los sustentaba. De él recibían los datos y los límites, aquellos como puntos de apoyo indispensables, como alimento y muchas veces como inspiración de la obra a realizar, y éstos como freno a la imaginación, como correcciones a su des

De ahí que los clásicos de la gran época española den esa sensación de equilibrio: porque los datos y los límites del siglo de oro eran todavía filiales de la gran síntesis cristiana, de la bautizada concepción de las cosas y del universo en que el dogma se entrelazaba con la vida como la música al baile, sin contradecirla porque la conducía.

La Vida es sueño, de Calderón, está así en ese linaje de obras donde se mezcla, sin confusión, lo sobrenatural con lo terreno, dentro de una ingeniosa trama de racional locura en que los personajes centrales de primer plano - parecen juguetes predeterminados por los astros con mengua de su libre albedrio; pero que luego superan el de-creto del Destino sin contradecirlo. Todo se cumple pero transformado al bien; porque Segismundo, héroe cristiano, supo volunta-riamente ejercer el don de la libertad y quebrar, con ese privilegio cuasi divino del hombre, las solicitaciones de la venganza y de la locura, más humano y por lo tanto más cristiano que el otro pobre principe de Dinamarca.

La realización de la obra está erizada de dificultades, de las cuales las menos ser muchas —, son la puesta en escena y los trajes. Ambas han sido superadas por el Teatro Municipal de Buenos Aires, con gran sentido de ambiente y de adecuación. Cabría señalar sólo la parte musical confiada a discos bien sincronizados pero opacos.

Pero a lo que no puede escatimarse elo-gios es al esfuerzo de los intérpretes que han acometido la empresa de conectarnos con la maravilla verbal de Calderón, con justa comprensión de sus papeles y de los símbolos que están representando. Se nota en Battaglia (Segismundo) la fruición de oir al poeta del es vehículo, como primer espectador de la obra que ha sabido animar con disciplina pareja, Su movimiento en escena, sobre todo en la de su real sueño real, en el que parecen acumularse dificultades sobre problemas, es digno de aplauso. En ese momento del drama su dicción parece requerir la rapidez que él le da, en consonancia con la excitación del

personaje; pero en otras escenas creemos que se apresura un tanto, opinión ésta talvez más de gustador de versos que de espectador o erítico.

Gandeau en su papel de rey Basilio, muy en voz y en dignidad de rey que representa con acento y maneras de experimentado ac-tor. Argemi encarna muy bien al Clotaldo leal, austero y prudente. Berta Ortegosa en triple caracterización, hace una Rosaura digna de elogio, sobre todo, a nuestro gusto, en su fugaz intervención en la jornada del pa-lacio en que desarrolla firme voz dramática.

Con obras y realizaciones de esta naturaleza el nuevo Teatro Municipal de Buenos Aires alcanzará el lugar que le corresponde por su significación, su nombre y su apellido.

## ECONOMIA

¿SE REALIZARA EL CUARTO CENSO GENERAL EL AÑO PROXIMO?

Suscita desde hace meses gran expectativa la realización del Cuarto Censo General, que el país espera desde hace muchos años y que, por disposición del decreto de 1943, que lo ordenó, debió llevarse a cabo este mes. Posteriormente se resolvió que debia efectuarse antes del 1º de diciembre de 1945.

El último Censo Nacional, que fué el del año 1914, se llevó a la práctica diez años después de haberse proyectado. Todo ese tiempo se perdió en tramitaciones y discusiones. Temíase entonces, como ha ocurrido siempre, que los resultados de la operación afectaran el equilibrio de las representaciones legislativas.

rrido siempre, que los resultados de la persafectaran el equilibrio de las representaciones legislativas.

Con el Cuarto Censo Nacional ha ocurrido un fenómeno parecido; su realización se proyectó hace 20 años y fué reclamado insistentemente por estudiosos eminentes. Pero diversas causas, a las que no eran ajenas las de carácter político, fueron postergando la realización de ese instrumento indispensable para conocer la realidad argentina en todas sus manifestaciones, que es el censo, y poder encarar así, sobre una base cierta, las fundamentales reformas que el país reclama en lo político, en lo educacional, en lo económico y en lo social.

Conviene, pues, que en esta ocasión, no se ahorren sacrificios y esfuerzos a fin de preparar debidamente el levantamiento, que deberá hacerse con un costo prudente y con la mayor garantía técnica posible. Un censo no puede improvisarse. Hay una amplisma experiencia extranjera que habria que conocer sobre el terreno y aprovecharla inteligentemente. La extrema sensibilidad de los procedimientos censales en eusnto a definición de conceptos, concreción de las preguntas, explicaciones de las mismas, instrucciones para los censistas y otros aspectos conexos, exigen en su organización la actuación de un cuerpo técnico calificado.

Cuando esto no se ha hecho, o el cuerpo directivo no ha sido bien seleccionado, los censos han resulta-

Cuando esto no se ha hecho, o el cuerpo directivo no ha sido bien seleccionado, los censos han resulta-do un peso muerto inútil, plagados de errores e in-congruencias, cuando no de bochornosas tergiversa-ciones sociales y demográficas, como ha ocurrido con algunos, levantados en los últimos años en ciertas

provincias,
Essa experiencias deberían tenerse ahora bien presentes, para no incurrir en ninguno de los errores
técnicos y exageraciones administrativas, que costaron varios millones de pesos a algunos gobiernos provinciales.
El Canar M.

vinciales. El Censo Nacional puede llevarse a cabo dentro de la soma prevista de siete millones de pesos, que nos parcese razonable. Y esto lo afirmamos, no comparando dicha cantidad con lo que costaron los anteriores censos generales, pues esa relación resultaria falsa, dado el distinto poder adquisitivo de la moneda en las distintas épocas, sino teniendo en cuenta el costo de los últimos censos parciales levantados en el país. El costo de un censo está en proporción al produc-

moneos en las distintas epocas, são cuenta el costo de los últimos cencos pareiales levantados en el país.

El costo de un censo está en proporción al producto dei número de preguntas por el de los cuestionarios utilizados. Esto obedece a que el gasto mayor de los censos consiste en las cedificaciones, las tabulaciones, las clasificaciones y au análisis.

El Censo Escolar de Banta Fe costó 1 centavo por pregunta y 33 centavos por presona; el agropecuario costó 2 centavos por pregunta; el de la población de la Ciudad de Buenos Alres, 3 centavos por pregunta y más de un peso por persona, y el industrial, "cui-genería", 8 centavos.

El Censo Escolar del Analfabetismo y de la Visicada levantado el año pasado y qua registró discuda se entavo por unidad "pregunta-ficha" y 15 centavos por persons.

vas per persons. Quiere desir que el Censo General, que compren

derá a toda la población del país, que puede estimarse alrededor de 14 millones de personas y que
posiblemente dado el escaso tiempo disponible para
levantarlo sólo contendrá preguntas básicas sobre
población y las demás materias previstas en el decreto, podrá realizarse sin inconvenientes, a un costo
aproximado de 50 centavos por persona.

Todo esto, naturalmente, si no se repiten los errores cometidos en los censos provinciales referidos,
si se acelera la organización que da la impresión de
marchar a paso de tortuga y si se nombra nada más
que el personal indispensable.

Parecería oportunísimo como seguridad de éxito
que quienes tienen a su cargo la organización de esta trascendental operación censal, vayan informando
ampliamente acerca de los trabajos realizados y de
los que se realizan y del plan preparado, así como
de las fechas en que deberán ir cumpliéndose las
tareas previas, demarcación geográfica, estudio y
discusión pública de los cuestionarios, organización
de las comisiones censales, censo previo, preparación
adecuada de los censistas — que exige el levantamiento.

De lo contrario, puede afirmarse que no tendre-

iento. De lo contrario, puede afirmarse que no tendre-os censo el año próximo, o tendremos algo peor que seria un mal cen

Instituto "Alejandro E. Bunge", de Investigaciones Económicas y Sociales.

# RESEÑA LECTURAS

La filosofía del Iluminismo y la cons-titución de 1853, por *Arturo E. Sampay*. Buenos Aires, 1944. 106 páginas.

Pertenece este libro a la historia de las ideas argentinas, disciplina que va adquiriendo cada vez msyor vigor. Tal como la conciben aus mejores cultores, esta disciplina quiere ser, sobre todo, la historia del espiritu argentino tan o quizá, más importante que las formas de historia argentina a que nos tienen acostumbrados los manuales o la neónica inteligencia del señor Levene. Pues lo que impulsa y da sentido a la acción son las ideas y no se concibe acción sin un repertorio de ideas que la sustente y determine. No kay, decía Ortega, acción auténtica si no hay penaumiento, y no hay auténtico pensamiento, si éste no va debidamente re-

#### GRUPO DE EDITORIALES CATOLICAS

STANISLAS FUMET.

Santa Juana de Arco (la protago-nista de episodios históricos y mi-litares, que ni los historiadores ni los militares pueden explicar sa-tisfactoriamente si descartan lo \$ 1.50 obrenatural)

HENRI GHEON.

Santa Teresita de Lisieux (convie-ne, después de haber leido sobre ella tanta literatura insipida, gus-tar cetas páginas serias y medi-tadas). \$ 2.50

Reconquista 572 - (31, Retiro 2359)

ferido a la acción, y virilizado por su relación con

esta.

Esto, sin embargo, puede traer aparejados dos errores capitales de los que felizmente está exento el libro de Sampay: puede hablarse de una filosofía argentina como se habla de una filosofía alemana o francesa y puede pensarse, también, que los actores de nuestra historia procedieron por puro pálpito, es decir, sin un sistema de ideas consciente y sólidamente fudamentado.

Ambos aspectos deben descartarse al hablar de la historia del espíritu argentino. En su formulación intrínseca ambos llevan aparejados consecuencias que determinarian otras formas de realización histórica. El pasado argentino fué así— es decir, tal como hoy lo conocemes— porque no se rigió por sis-

mo hoy lo conocemos— porque no se rigió por sis-temas cerrados y abstractos ni por pálpitos o cora-zonadas.

Entre nosotros se cultiva la filosofía con crite-

mo hoy lo conocemos—porque no se rigió por sistemas cerrados y abstractos ni por pálpitos o corazonadas.

Entre nosotros se cultiva la filosofía con criterio universitario y sistemático desde hace muy poco tiempo. Yo suelo pomer como fecha inicial el año 1916: año en que llega Ortega y Gasset al país. (Sin dejar de reconocer el relativo valor de hombres como Rivarola, Bunge, Carlos F. Melo, etc. Naturalmente: no llamo filosofía al sistemático cretinismo de Ingenieros ni a las fantásticas perogrulladas de los normalistas).

Pero, si no hubo cultivo sistemático, cultivo profesional de la filosofía, es innegable—y lo prueban sus biógrafos—que hombres como Echeverría, Alberdi, etc. tenían verdadera educación filosofía. Educación adquirida a veces en las propias fuentes y casi siempre en traducciones y obras de divulgación (\*). El problema para la historia del espíritu argentino es, así, destrabar las ideas implicitas de la acción esplícita. Había que recordar, sin embargo, que la historia argentina se desarrolla en dos rutas paralelas: la historia de las instituciones y la historia de los hombres.

Pero que ésta última no tiene sentido sin aquella o mejor dicho: aquélia condiciona a ésta, tal como ocurre a lo largo de la historia romana. Es uno de los aspectos del tremebundo problema del hombre: Además, seria conveniente agregar que hay una historia corriente. Historia espiritual que lleva el selho de los hambres que la realizaron y a la que se refiere directamente la historia del espiritu argentino. Pues nos epodía, honestamente, comparar la "metafísica" de un Echeverría o de un Sarmiento con la "metafísica" de un Echeverría o de un Sarmiento con la "metafísica" de un Echeverría o de un Fouillée, para citar sólo a autores de útimo plano. Esto se entenderá cuando recordemos con Sampay que el racionalismo de la Constitución las creencias que sustentaban sus inspiradores de las ideas aplicadas, confusión en la que ingenumente cae Korn. Sampay, por el contrario, se mueve hábilmente, con sagacidad, y precisión, entre l

J. A. G. M.

BUENOS AIRES. VIERNES 3 DE NOVIEMBRE DE 1944 - ANO 1 - Nº, 191

C) Obra ilustrativa por la seguridad de la información y claridad expositiva es la de Luis Roque Gondra: Las ideas económicas de Manuel Belgrano. Buenos Aires, 1923,